
Spitzer M.  Editorial  Nervenheilkunde 2022; 41: 374–380 | © 2022. Thieme. All rights reserved.374

Editorial

Rituale: Kultur und Psychologie, Pro und Kontra

Korrespondenzadresse
Prof. Dr. Dr. Manfred Spitzer
Universität Ulm
Leimgrubenweg 12–14
87054 Ulm, Deutschland

Bibliografie
Nervenheilkunde 2022; 41: 374–380 
DOI  10.1055/a-1755-7982 
ISSN  0722-1541 
©  2022. Thieme. All rights reserved. 
Georg Thieme Verlag KG, Rüdigerstraße 14,  
70469 Stuttgart, Germany

Das Ritual ist eine nach bestimmten Regeln ablaufende, meist for-
melle und oft feierlich-festliche, nahezu immer in Gemeinschaft 
erfolgende Handlung mit meist zusätzlichem Symbolgehalt: Die 
Handlung hat eine Bedeutung, d. h. sie steht für etwas, das sie 
selbst nicht ist. Das Wort leitet sich vom lateinischen „Ritus“ ab, 
das in erster Linie religiöse Handlungen („Zeremonien“, d. h. „förm-
liche Akte“) bezeichnet, im übertragenen allgemeineren Sinne aber 
auch „Brauch“, „Sitte“ oder „Gewohnheit“ meinen kann. Immer 
geht es um Handeln, dem zudem ein bestimmter (meist nicht un-
mittelbar offensichtlicher) Sinn zugeordnet ist. Weltliche Ritua-
le sind der Gegenstand verschiedener wissenschaftlicher Diszipli-
nen, vor allem der Medizin, Psychologie und Sozialwissenschaften. 
Rituale bauen auf psychologischen Mechanismen auf, werden je-
doch kulturell tradiert [12]. Manche Rituale gelten als Kulturgut.

Für viele heutige Menschen scheinen Rituale eher einer vergan-
genen Zeit anzugehören: alte sinnlose Zöpfe, die abgeschnitten 
gehören, weil sie nicht mehr in die aufgeklärte moderne Welt von 
Smartphones, Computern und Internet passen. Alles geht immer, 
24/7 an 365 Tagen – Rituale scheinen in unserer schnelllebigen, 
auf ständige Neuigkeiten ausgerichteten Zeit keinen Platz mehr 
zu haben [7]. Das zuweilen beklagte Verschwinden von Ritualen 
(von Anstand und Höflichkeit über Tischgebete und Gottesdienst-
besuche bis zum Respekt von Autoritäten und Institutionen) wird 
von anderen als Fortschritt begrüßt, die in Ritualen eine Einschrän-
kung ihrer persönlichen Freiheit sehen wie in anderen Konventio-
nen auch.

„Rituale, die überall im menschlichen Leben vorkommen und 
in vielen religiösen und kulturellen Traditionen eine zentrale Rolle 
spielen, werfen Fragen auf. Eine wichtige Frage betrifft den Wert 
solcher Wiederholungen nach festen Regeln – z. B. beim Gebet, im 
zwischenmenschlichen Umgang, manchmal sogar beim Essen und 
Trinken. Warum sollte man beispielsweise beim Gebet nicht den 
direkten Ausdruck religiöser Gedanken und Gefühle fördern – so-
zusagen aus dem Herzen heraus und nicht nach einer bestimmten 
festen Vorschrift? Manchmal wird suggeriert, und es ist verlockend, 
anzunehmen, dass die Reglementierung einer solchen Äußerung 
sie einschränkt und letztlich erniedrigt. Es ist schwierig, in einer sol-
chen scheinbar unnötigen Regulierung des Ausdrucks menschlicher 
Angelegenheiten einen Wert zu sehen.“, kann man in der Concise 

Routledge Encyclopedia of Philosophy (S. 774) dazu nachlesen.1 Und 
weiter heißt es dort: „Aus philosophischer Sicht werfen Rituale Fra-
gen auf, denn aus keinem der gängigen Ansätze in der Ethik lassen 
sich der moralische Wert von Ritualen zwanglos ableiten oder gar 
deren wesentliche Bedeutung für moralisches Handeln einsichtig 
machen. Aber in genau diesen Zusammenhängen werden Rituale 
in Gemeinschaften und von Praktikern gesehen.“ Wie es scheint, 
passen Rituale weder in die heutige Lebenspraxis noch lässt sich 
ihre Ausübung theoretisch „rational rekonstruieren“ (wie man dies 
heute nennt). Warum also gibt es (noch) Rituale?

Kulturwissenschaften

In Sozial- und Kulturwissenschaften wie der Soziologie, Ethnologie 
und Kulturanthropologie werden Rituale beschrieben, und es über-
wiegt die Ansicht, dass sie zum Funktionieren menschlicher Ge-
meinschaften beizutragen scheinen. Laufen gemeinschaftliche 
Handlungen als Ritual ab, dann sind Anfang, Durchführung und 
Ende garantiert, der Ablauf ungestört, und der Zweck der Hand-
lung wird – z. B. die Aufnahme in eine Gemeinschaft, die Bewäl-
tigung einer Auseinandersetzung zwischen Mitgliedern einer 
Gemeinschaft, gemeinsames Feiern oder Bewältigen eines Pro-
blems – mit hoher Wahrscheinlichkeit erfüllt. Begrüßungs- und 
Trennungsrituale erleichtern und vereinfachen Begegnungen, Es-
sens- und Reinigungsrituale erleichtern und vereinfachen das Mit-
einander; Solidaritäts- und Übergangsrituale (also z. B. Geburts-
tags- und Hochzeitsfeste) spielen eine zentrale Rolle für die Entste-
hung und Erhaltung zugrunde liegender sozialer Bindungen. Solche 
Riten haben eine identitäts- oder sinnstiftende Funktion und die-
nen damit dem Gruppenzusammenhalt oder der Rollenzuweisung 
und damit Differenzierung innerhalb der Gruppe; Vergebungsriten 

1	 ”Ritual, present throughout human affairs and central to many religi-
ous and cultural traditions, present perplexities. One important ques-
tion concerns the worth of such repetition and fixety – for example in 
prayer, in human interaction, sometimes even in eating and drinking. 
To consider prayer, why not encourage the direct expression of religious 
thought and affect – from the heart, as it were, rather than in prescri-
bed ways? It is sometimes suggested, and tempting to suppose, that to 
regularize such expression is to constrict it, ultimately to demean it. It 
is difficult to locate value in such apparently unnecessary regulation of 
human affairs.”

D
ie

se
s 

D
ok

um
en

t w
ur

de
 z

um
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
he

ru
nt

er
ge

la
de

n.
 V

er
vi

el
fä

lti
gu

ng
 n

ur
 m

it 
Z

us
tim

m
un

g 
de

s 
V

er
la

ge
s.

Artikel online veröffentlicht: 07.06.2022



Spitzer M.  Editorial  Nervenheilkunde 2022; 41: 374–380 | © 2022. Thieme. All rights reserved. 375

(etwa zur Wiederaufnahme eines Mitglieds in die Gemeinschaft 
oder zur Versöhnung verfeindeter Gruppenmitglieder) oder Kampf-
riten (von Kampfsport bis zum Duell) haben letztlich den gleichen 
Zweck und bieten die Möglichkeit einer geregelten Austragung von 
Auseinandersetzungen (daher gibt es Rituale bei Gericht). Staatsri-
ten (Krönung von Monarchen, Vereidigung von Kanzlern und Präsi-
denten, Fahnenzeremonielle der Streitkräfte) dienen der Darstel-
lung und Legitimation staatlicher Macht.

Der US-amerikanische Anthropologe Roy A. Rappaport (1926–
1997) formulierte schon vor gut 50 Jahren eine Art kybernetisches 
Modell der Rituale [13]. Bei einem Stamm auf Neuguinea (die Tsem-
baga) untersuchte Rappaport zunächst eingehend Zyklen gesell-
schaftlicher Verhaltensabläufe, bei denen durch Rituale bestimm-
te Stellgrößen (verfügbare Nahrungsmittel; Einwohnerzahl pro Flä-
che; kriegerische Auseinandersetzungen mit Nachbarstämmen) 
nach Art eines Thermostaten reguliert werden. „Der rituelle Zyk-
lus wirkt somit als Homöostat im lokalen Subsystem [dem Stamm 
von etwa 200 Menschen], indem er Variablen wie die Größe der 
Schweinepopulation, die Arbeit der Frauen, die Länge der Brache-
zeiten und andere Variablen innerhalb lebensfähiger Bereiche hält; 
er wirkt als Homöostat im [größeren] regionalen Subsystem, indem 
er die Häufigkeit von Kriegen reguliert und gleichzeitig periodisch 
die Expansion ökologisch kompetenterer Gruppen auf Kosten der 
weniger kompetenten zulässt“2, ohne dass hierdurch die Bevölke-
rungszahlen zu stark dezimiert würden [13].

Psychologie

In der Psychologie bezeichnet ein Ritus den stets in derselben Weise 
wiederkehrenden Ablauf eines gelernten Tuns. Private Routinen 
für Aufstehen, Essenszeiten, Arbeiten, Mittagsschlaf, Freizeitge-
staltung bis hin zum Einschlafen erleichtern vielen Menschen die 
Bewältigung ihres Alltags. Was ritualisiert ist, geschieht „automa-
tisch“, d. h. ohne großen gedanklichen Aufwand: „Man macht das 
halt so.“ Vielfältige und meist ebenso triviale wie unbemerkte Ri-
tuale gibt es beim Essen und Trinken. Sie reichen von der Art wie 
wir täglich für uns allein Tee oder Kaffee zubereiten bis hin zu Fest-
mahlzeiten im Freundeskreis (Geburtstag) oder Kreis der Groß-
familie (Thanksgiving oder Weihnachten). Solche Verhaltenswei-
sen finden sich in verschiedenen Zeiträumen, Kulturen und Gesell-
schaftsschichten [14]. Wo steht eigentlich, dass man Kekse mit 
der Schokoladenseite nach oben isst oder ein Stück Kuchen von 
der Spitze her beginned? Warum fängt niemand an der breiten 
Seite an (▶Abb. 1)? Der Genuss vieler Speisen scheint mit den sie 
begleitenden Ritualen gesteigert zu werden, wofür es auch eini-
ge empirische Evidenz gibt. Viele essensbezogene Rituale erschei-
nen willkürlich [23].

Nach Hobson und Mitarbeitern [9] haben Rituale eine regulie-
rende Funktion im Hinblick auf Emotionen, Handlungsziele und so-
ziale Bindungsprozesse. Diese 3 Funktionen können bei einzelnen 

2	 “The ritual cycle thus operates as a homeostat in the local subsystem 
by keeping such variables as the size of the pig population, women’s 
labor, lengths of fallow periods, and other variables within viable ran-
ges; it operates as a homeostat in the regional subsystem by regulating 
the frequency of warfare, while periodically allowing the expansion of 
more ecologically competent groups at the expense of those less com-
petent”.

Ritualen überlappen, können jedoch zumindest auch getrennt in 
den Blick genommen werden. Rituale können als Mechanismen 
verstanden werden, die Menschen verwenden, um mit ihren geis-
tigen Ressourcen zu haushalten [18]. Wenn im Laufe der Evolution 
des Menschen seine Psychologie eine immer größere Rolle spiel-
te, seine psychologischen „Ressourcen“ nicht anders als materielle 
Ressourcen wie Nahrung oder Energie zu werten sind, dann könn-
ten Rituale zur Kultivierung und zur Steuerung dieser psychologi-
schen Ressourcen beitragen.

Medizin

In der Medizin kommen Rituale sowohl als Problem als auch als Pro-
blemlösung vor. Zwangshandlungen, die von einfachen Bewegun-
gen bis zu Handlungsabfolgen von hoher Komplexität reichen kön-
nen, werden als Zwangsrituale bezeichnet, die im Zusammenhang 
mit Zwangsstörungen von den Betroffenen gegen ihren Willen prak-
tiziert werden. Werden diese Rituale vom Patienten nicht befolgt, 
entsteht Angst. Mit den Handlungen erlangt der Patient damit ein 
gewisses Maß an Kontrolle über seine Emotionen, was verstärkend 
wirkt. So erklärt sich beispielsweise, warum ein Waschzwang so weit 
gehen kann, dass die Haut von Händen und Unterarmen dermatolo-
gisch versorgt werden muss. Umgekehrt ist die Medizin voller Rituale 
[1]: Die körperliche Untersuchung erfolgt nach einem bestimmten 
Ritual. Und viele Therapien werden nach ganz bestimmten Ritualen 
durchgeführt – von der Chirurgie bis zur Psychotherapie. Wenn nur 
das Ritual wirkt, spricht man von einem Placeboeffekt [29].

Einschlafriten können gegen Schlaflosigkeit helfen: Gewöhnt 
man sich an, vor dem Zubettgehen immer dieselben Handlungen 
in derselben Reihenfolge und in derselben Art und Weise zu tun 
(führt man also einen „Gute-Nacht-Ritus“ oder „Schlafritus“ ein), 
fällt das Einschlafen leichter – auch ohne Schlaftablette.

Religiöse Rituale

In den verschiedensten Religionsgemeinschaften der Welt sind Ri-
tuale fester Bestandteil religiöser Handlungen (Gebete, Gesänge, 
Gottesdienste und andere kultische Handlungen wie Segnungen 
oder die Taufe, das Feiern religiöser Feste wie beispielsweise Weih-

▶Abb. 1  Rituale fallen uns meist gar nicht auf, weil wir sie für 
selbstverständlich nehmen. Wer sagt eigentlich, dass man ein 
Stück Kuchen von vorne nach hinten isst, und stellt man überhaupt 
„vorne“ und „hinten“ fest? Quelle: ©Autor

D
ie

se
s 

D
ok

um
en

t w
ur

de
 z

um
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
he

ru
nt

er
ge

la
de

n.
 V

er
vi

el
fä

lti
gu

ng
 n

ur
 m

it 
Z

us
tim

m
un

g 
de

s 
V

er
la

ge
s.



Spitzer M.  Editorial  Nervenheilkunde 2022; 41: 374–380 | © 2022. Thieme. All rights reserved.376

Editorial

nachten). Religiöse Rituale unterscheiden sich von anderen (weltli-
chen) Ritualen durch einen Bedeutungsüberschuss [26]: Das Ritual 
steht nicht nur für sich selbst (wie Verbeugung für Unterwerfung, 
Waschen für Sauberkeit, Essen und Tanz für Gemeinschaft), son-
dern es steht als Symbol für religiöse Inhalte. Vielfach wurden und 
werden religiöse Rituale von besonders qualifizierten Mitgliedern 
der Religionsgemeinschaft („Priester“) ausgeführt oder zumindest 
organisiert und überwacht.

Religiöse Rituale wirken umso besser, je numinoser, d. h. je un-
verständlicher bzw. unbegreiflicher sie sind, und je mehr Ehrfurcht 
(Vertrauen/Größe und Angst/Kleinheit zugleich) sie hervorrufen, 
wie man mittlerweile sogar experimentell zeigen konnte: „Die 
Überzeugungen, die rituellen Handlungen einen Sinn geben, wir-
ken sich in unterschiedlicher Weise auf die Fähigkeit von Ritualen 
aus, ein Gemeinschaftsgefühl zu schaffen. Rituale, die nicht mate-
rielle, nicht falsifizierbare Überzeugungen unterstützen, scheinen 
den Gruppenzusammenhalt am effektivsten zu fördern. […] Dar-
über hinaus erzeugen religiöse Rituale, die sich an ein übernatür-
liches Wesen richten, ein Gefühl der Numinosität, das die Ausfüh-
renden weltlicher Rituale nicht erleben. […] Da säkulare Rituale 
dieses Gefühl der Numinosität nicht hervorrufen und die Ideologie, 
die säkularen Ritualen Bedeutung verleiht, durch Erfahrung bewer-
tet werden kann [d. h. empirisch falsch sein kann], ist die Fähigkeit 
dieser [weltlichen] Rituale, Vertrauen und Zusammenarbeit zu för-
dern, vergänglich“3 [21]. Und an anderer Stelle [22] wird ergänzt: 
„Die Fähigkeit religiöser Rituale, emotionale Erfahrungen hervor-
zurufen, die mit dauerhaften übernatürlichen Konzepten und Sym-
bolen in Verbindung gebracht werden können, unterscheidet sie 
von […] weltlichen Ritualen und bildet den Kern ihrer Effizienz bei 
der Förderung und Aufrechterhaltung langfristiger Gruppenkoope-
ration und -bindung.“4

Religion hat wahrscheinlich immer dazu gedient, die Einheit 
ihrer Anhänger zu stärken. Man ordnet sich freiwillig einer höhe-
ren Macht unter, und wenn alle das tun, dann hat dieser Glaube 
ganz offensichtlich Wirkungen in der realen Welt. Leider hat dieser 
Gruppenzusammenhalt auch eine „dunkle Seite“ [24]. Der größe-
re interne Zusammenhalt geht mit mehr Vorurteilen gegenüber 
anderen Gruppen und wahrscheinlich auch mit größeren Gewinn-
chancen bei Auseinandersetzungen mit diesen einher. Der adaptive 
Vorteil der Religion macht ihre Mitglieder bei Konflikten zwischen 

3	 “The beliefs that give meaning to ritual action differentially impact ritu-
al’s ability to create a sense of community. Rituals that support nonma-
terial beliefs that cannot be falsified appear to be most effectual at ele-
vating group cohesiveness. The sanctity of religious rituals assists them 
in their role as an instrument of human communication. Furthermo-
re, religious rituals directed toward a supernatural being create a sense 
of numinosity that is not experienced by performers of secular rituals. 
What is important for the argument presented here is that those who 
experience this numinous sensation perceive the incident to be unde-
niably true. Because secular rituals do not generate this feeling of nu-
minosity, and the ideology that provides meaning to secular rituals can 
be evaluated through experience, the ability of these rituals to promote 
trust and cooperation is ephemeral.”

4	 “The ability of religious rituals to evoke emotional experiences that can 
be associated with enduring supernatural concepts and symbols diffe-
rentiates them from both animal and secular rituals and lies at the heart 
of their efficiency in promoting and maintaining long term group co-
operation and commitment.”

Gruppen erfolgreicher. Für jedes einzelne Mitglied ist die Fähigkeit 
der eigenen Gruppen, gegen andere Gruppen erfolgreich zu kon-
kurrieren, ein wesentlicher Überlebensfaktor.

Der hier zitierte Autor [21] wird in diesem Zusammenhang sehr 
persönlich und schildert seine Erfahrung als junger Mensch: „Ich 
war 15 Jahre alt, als ich zum ersten Mal die Altstadt von Jerusalem 
besuchte, die 2000 Jahre alten Überreste des Zweiten Tempels, der 
so genannten Westmauer. Vielleicht war dies ein Vorgeschmack 
auf mein späteres Leben als Anthropologe, aber bei meinem ers-
ten Blick auf die alten Steine beeindruckten mich die Menschen, 
die am Fuße des Bauwerks standen, mehr als die Mauer selbst. Die 
Frauen standen der Mauer zugewandt in der offenen Sonne und tru-
gen langärmelige Hemden, Kopfbedeckungen und schwere Röcke, 
die über den Boden kratzten. Die Männer mit ihren dichten Bärten, 
langen schwarzen Mänteln und Pelzmützen schienen auch die Som-
merhitze zu vergessen, während sie, sich inbrünstig wiegend, Gott 
ein Loblied sangen. Ich wandte mich an einen Freund: ,Warum soll-
te sich jemand bei klarem Verstand für den Winter in Neuengland 
kleiden, um den ganzen Nachmittag in der Wüstenhitze zu beten?‘“

Mit Bezug auf seine viel später als erwachsener Anthropolo-
ge formulierten Ausführungen zu den Risiken und Nebenwirkun-
gen von religiös motiviertem Zusammenhalt, sagt er dann: „Dies 
scheint heute so wahr zu sein wie eh und je, und nirgendwo wird 
dies deutlicher als in der Region, die ich als 15-jähriger Junge be-
sucht habe – und in der ich mich gerade befinde, während ich diese 
Zeilen schreibe. Während ich meine Feldforschung im Zentrum die-
ses Kriegsgebiets durchführe, hoffe ich, dass wir durch die Anerken-
nung der Tiefe des religiösen Bedürfnisses in der menschlichen Psy-
che und durch das Verständnis dieser mächtigen Anpassung lernen 
können, wie wir Kooperation statt Konflikt fördern können“5 [21].

Die ungünstigen Auswirkungen von Ritualen sind damit keines-
wegs erschöpfend behandelt. Aus der Psychologie ist längst be-
kannt, dass sie auch zu Starrheit, Konservativismus, sinnlosem Fest-
halten an nicht mehr zeitgemäßen Gedanken („Kadavergehorsam“) 
sowie zu verminderter Kreativität führen können [6]. Insbesonde-
re religiöse Rituale können Kompromisse behindern [2]. Das muss 
jedoch nicht so sein, wie die nächsten Abschnitte zeigen sollen.

Kinder

Rituale geben insbesondere Kindern Geborgenheit und Sicher-
heit. Regelmäßige Wiederholungen werden als Verlässlichkeit er-
lebt, zeitliche Struktur reduziert Angst, denn die Welt wird dadurch 
vorhersagbar. Zudem erleichtert Rhythmisierung viele Tätigkei-
ten. Kinder lernen Rituale (wie alles!) sehr rasch, was u. a. auch 
Vorfreude (z. B. auf Feste) erst ermöglicht. Bei der institutionel-
len Betreuung von Kindern, beispielsweise in der Kita, erleichtern 
Abschiedsrituale beim morgendlichen Bringen die Trennung von 
Mutter oder Vater. Stuhlkreise zu Beginn, mit einem Sinnspruch 
oder Lied, geben Raum zum Ankommen, bieten Möglichkeiten des 
strukturierten Austausches und für Absprachen bezüglich der Ge-

5	 “This seems to be as true today as it ever was, and is nowhere more ap-
parent than the region I visited as a 15-yearold boy—which is where I am 
as I write these words. As I conduct my fieldwork in the center of this 
war zone, I hope that by appreciating the depth of the religious need in 
the human psyche, and by understanding this powerful adaptation, we 
can learn how to promote cooperation rather than conflict.”

D
ie

se
s 

D
ok

um
en

t w
ur

de
 z

um
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
he

ru
nt

er
ge

la
de

n.
 V

er
vi

el
fä

lti
gu

ng
 n

ur
 m

it 
Z

us
tim

m
un

g 
de

s 
V

er
la

ge
s.



Spitzer M.  Editorial  Nervenheilkunde 2022; 41: 374–380 | © 2022. Thieme. All rights reserved.378

Editorial

staltung des Tages. Kinder lernen, dass die Zeit in der Gemein-
schaft etwas Besonderes ist. Aufräumrituale (z. B. Glöckchen oder 
bestimmtes Lied) bereiten rechtzeitig auf das Spielende vor und 
vermeiden ein abruptes Abbrechen der Spielhandlung. Rituale vor 
der Mittagsruhe sorgen für Entspannung und Geborgenheit. Ge-
schichten, Lieder oder Entspannungstechniken leiten vom aufre-
genden Spielen in eine ruhige, entspannende Phase über. Waschri-
tuale sorgen nicht zuletzt in Zeiten von Corona nicht nur für Sauber-
keit, sondern auch für Hygiene: Händewaschlieder helfen Kindern 
dabei, 30 Sekunden beim Wasserhahn durchzuhalten. Auch Eltern 
und Erzieherinnen schätzen Rituale, weil sie den Kindern sichtbar 
guttun. Rituale geben damit nicht nur Kindern Halt, sondern sor-
gen auch für Eltern und Erzieher für einen entspanntes Miteinander.

Über den Zusammenhang von Koordination und Kooperation 
wurde an dieser Stelle vor 4 Jahren eingehend berichtet [25], sodass 
ich mich hier kurzfassen kann. Menschen passen ihre Bewegungen 
einander automatisch an, was durch Rituale noch gefördert werden 
kann. Solch koordiniertes Bewegen bildet die Grundlage für höhe-
re soziale Kognition, einschließlich Empathie und Perspektiven-
übernahme und begünstigt damit soziale Interaktionen. Was in der 
Kindheit mit Bewegungsspielen und spielerischen Ritualen beginnt, 
die motorische Abstimmung mit anderen verlangen, wandelt sich 
in der Ontogenese bis hin zum Erwachsenenalter in vielerlei zwi-
schenmenschliche positive prosoziale Effekte. Interessanterweise 
ist das alles für die Kindheit recht gut untersucht, nicht jedoch für 
das Jugendalter. Was bei jungen Menschen während der Adoleszenz 
eine gesunde psychosoziale Entwicklung fördert, ist relativ wenig 
untersucht. Hier besteht also Nachholbedarf [15]. Denn es ist kei-
neswegs so, dass es im Jugendalter keine Rituale gibt. Es scheint 
vielmehr so, als überließen wir diesen Bereich den monetären In-
teressen einer boomenden Popkultur-Industrie, deren Ziel ganz 
offensichtlich nicht in der Förderung von Bildung sowie geistiger 
und körperlicher Gesundheit und emotional-sozialer Reife besteht.

Rituale wirken

Rituale haben je nach ihrem Inhalt, Kontext und zeitlicher An-
wendungscharakteristik (mehrfach täglich bis alle 10 Jahre) un-
terschiedliche Wirkungen. Dass sie Wirkungen haben, ist unbe-
stritten, und dass viele dieser Wirkungen günstig für uns sind, ist 
ebenfalls unbestritten. Betrachten wir abschließend einige neue-
re Studien hierzu.

Selbstkontrolle. Das Ausführen ritualisierter Handlungen kann 
das subjektive Gefühl der Selbstdisziplin verstärken, sodass Ritu-
ale zur Verbesserung der Kontrolle über das eigene Verhalten ge-
nutzt werden können. Hierzu führten Tian und Mitarbeiter [27] 
6 Experimente durch. Ein erstes Feldexperiment zeigte, dass die 
Durchführung eines Rituals vor dem Essen über einen Zeitraum von 
5 Tagen den Teilnehmern half, die Kalorienaufnahme zu reduzie-
ren. Ein zweites Experiment zeigte, dass die Assoziation eines Ritu-
als mit gesundem Essverhalten die Wahrscheinlichkeit erhöhte, bei 
einer anschließenden Entscheidung gesunde Lebensmittel auszu-
wählen. Dieser positive Einfluss von Ritualen auf die richtige Aus-
wahl gesunder Lebensmittel wurde auch beobachtet, wenn das Ri-
tual vor der Auswahl stattfand, also nicht in das Essen integriert war 
und wenn das Ritual nicht als solches bezeichnet wurde, wie wei-
tere Experimente zeigten. Schließlich konnte nachgewiesen wer-

den, dass der Mechanismus des Effekts tatsächlich über vermehrte 
Selbstkontrolle bei entsprechenden Zielkonflikten (Schokoladeneis 
oder Salat?) vermittelt ist. Liegen keine solchen Zielkonflikte vor 
(und braucht es daher auch keine Selbstkontrolle), haben Rituale 
auch keinen Effekt. Man konnte mittlerweile sogar experimentell 
an 331 Teilnehmern zeigen, dass Rituale zur Selbstkontrolle einen 
positiven Effekt auf die Adhärenz bei Maßnahmen zur Verhinde-
rung von Ansteckungen mit COVID-19 haben [17].

Rituale können Angst und Stress reduzieren. 180 Studenten wur-
den zunächst entweder einer Stressbedingung ausgesetzt oder 
nicht (Kontrollbedingung) und wurden anschließend entweder 
kognitiv belastet, konnten ungerichtete Bewegungen ausführen, 
oder beides tun (Bewegung und kognitive Belastung) oder ein Ritu-
al ausführen oder gar nichts tun (Kontrolle). Wie sich zeigte, hatte 
das Ritual nicht den erwarteten direkten vermindernden Einfluss 
auf Angst und Stress. Es wurde jedoch festgestellt, dass induzierter 
Stress die anschließenden repetitiven Bewegungen der Teilnehmer 
verstärkte, was wiederum die physiologische Erregung reduzierte. 
Der Mechanismus der Angstreduktion durch Rituale besteht nach 
diesen Experimenten also eher darin, dass sie repetitives Bewegen 
beinhalten und diese das Erregungsniveau senkt [11].

Rituale bewirken tatsächlich die Förderung von Kooperation (und 
können leider auch die Vorurteile gegenüber „den Anderen“ ver-
stärken), wie mittlerweile sogar experimentell nachgewiesen wer-
den konnte [9]. Hierzu wurden neue Rituale – willkürliche Hand- 
und Körpergesten, die in stereotyper und wiederholter Weise aus-
geführt werden mussten – in 4 Experimenten eingesetzt. Gesunde 
Probanden übten neue Rituale eine Woche lang zu Hause (Experi-
mente 1, 2 und 4) oder einmal im Labor (Experiment 3) nachdem 
sie zuvor in „In-Gruppen“ und „Out-Gruppen“ eingeteilt worden 
waren. Man wollte auf diese Weise untersuchen, ob das Ausführen 
von Ritualen tatsächlich zu mehr Gruppenzusammenhalt (In-Grup-
pe) und mehr Vorurteile (gegenüber der Out-Gruppe) führt. Die 
Ergebnisse zeigten, dass Rituale tatsächlich nur bei täglicher Wie-
derholung und wenn sie aufwändig genug sind, wirken.

Eine weitere Studie untersuchte die Auswirkungen von 9 natür-
lich vorkommenden Ritualen auf prosoziales Verhalten, gemessen 
als Einstellungen (gegenüber anderen Ritualteilnehmern) und Ent-
scheidungen in einem Spiel um öffentliche Güter. Die 9 Rituale un-
terschieden sich im Grad der Synchronizität und im Grad des reli-
giösen Bedeutungsüberschusses. Tatsächlich waren Rituale bei der 
Förderung prosozialer Einstellungen umso wirksamer, je synchro-
ner die Körperbewegungen waren, und stärkere religiöse Ritua-
le waren mit den größten Beiträgen im Spiel um öffentliche Güter 
verbunden [4]. Durch Pfadanalyse konnte ein Modell etabliert wer-
den, in dem religiöser Bedeutungsüberschuss die Auswirkungen 
synchroner Bewegungen auf prosoziale Verhaltensweisen vermit-
teln. Die Analyse liefert damit einen experimentellen, quantitati-
ven Beleg für die seit langem bestehende anthropologische Vermu-
tung, dass Rituale Körperbewegungen und Religiosität geschickt 
kombinieren, um Prosozialität zu erzeugen. Der Mechanismus lau-
tet mit den Worten der Autoren: „Rituelle Synchronizität erhöht die 
Wahrnehmung des Einsseins mit anderen, was wiederum religiöse 
Werte unterstützt und damit prosoziales Verhalten verstärkt“ [4].

Insgesamt 4 naturalistische Feldexperimente mit Videobeob-
achtung in Echtzeit widmeten sich der Frage, wie sich die 2 Fak-
toren der Synchronizität und Erregung bei menschlichen Ritualen 

D
ie

se
s 

D
ok

um
en

t w
ur

de
 z

um
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
he

ru
nt

er
ge

la
de

n.
 V

er
vi

el
fä

lti
gu

ng
 n

ur
 m

it 
Z

us
tim

m
un

g 
de

s 
V

er
la

ge
s.



Spitzer M.  Editorial  Nervenheilkunde 2022; 41: 374–380 | © 2022. Thieme. All rights reserved. 379

auf den sozialen Zusammenhalt und die Zusammenarbeit auswir-
ken. In einem Sportstadion musste eine große Zahl von Fremden 
an einer Gruppenmarschaufgabe teilnehmen, bei der Synchroni-
zität und physiologische Erregung getrennt manipuliert wurden. 
Über eine im Dach des Stadions versteckte Kamera wurde die an-
schließende Bewegung, Gruppenbildung und Kooperation der Teil-
nehmer beobachtet. Die Ergebnisse werden wie folgt zusammen-
gefasst: „Synchronizität und Erregung zeigten beide Haupteffekte 
und sagten größere Gruppen, eine engere Gruppierung und ko-
operativeres Verhalten in einem Trittbrettfahrer-Dilemma voraus. 
Synchronie und Erregung interagierten auch bei der Messung von 
Gruppenbildung und Kooperation, sodass Synchronie nur in Ver-
bindung mit physiologischer Erregung zu einer stärkeren Grup-
penbildung und einer größeren Kooperation führte“ [10]. Diese 
experimentelle Studie beschrieb damit erstmals die kausalen und 
interaktiven Auswirkungen von Synchronizität und Erregung auf 
prosoziales Verhalten.

Eine mehrfache Befragung während des 5-tägigen hinduisti-
schen Lichterfests Diwali in Indien an 486 Personen (258 Frauen) 
im Durchschnittsalter von etwa 30 Jahren zeigte, dass der Zeitauf-
wand, den eine Person gemeinsam mit anderen Mitgliedern der Fa-
milie für die Vorbereitung des Fests leistet, sowohl mit dem Aus-
maß an sozialer Bindung als auch mit positiven Emotionen und sub-
jektiv erlebter Gesundheit in Beziehung steht, wenn es auch einen 
abnehmenden Ertragszuwachs (an sozialer Bindung) bei mehr als 
8 Stunden Festvorbereitung pro Tag gab: „Insgesamt […] legen 
die Ergebnisse nahe, dass das Engagement für das Ritual einen ab-
nehmenden Grenznutzen aufweist“ [20]. Auch zeigten sich Unter-
schiede beim Vergleich der Effekte in den beiden Städten (Dehli 
und das eher ländliche Prayagra) in denen die Befragung durchge-
führt worden war.

Solche Effekte des gesellschaftlichen Kontexts auf die Auswir-
kungen von Ritualen wurden auch von der US-amerikanische Kul-
turpsychologin Michelle Gelfand beschrieben. Sie konnte zunächst 
vor gut 10 Jahren empirisch eindrucksvoll belegen, dass sich Gesell-
schaften (aus historischen und/oder umgebungsbedingten Grün-
den) irgendwo auf einem Kontinuum zwischen „Strenge“ (tight-
ness) bzw. „Lockerheit“ (looseness) befinden6, also viele streng 
durchgesetzte Regeln und wenig Toleranz für Abweichungen zei-
gen oder – umgekehrt – wenige streng durchgesetzte Regeln und 
größere Toleranz für Abweichungen [5]. Wie weitere Studien er-
gaben, hängt es hiervon entscheidend ab, ob sich Rituale negativ 
verfestigen (erstarren) oder positive Horizonte ermöglichen [6].

Wenn die Rahmenbedingungen stimmen und zudem alles wirk-
lich richtig gemacht wird, dann können Rituale sogar prosoziale 
Auswirkungen über die In-Gruppe hinaus haben, wie Paul Reddish 
und Mitarbeiter [16] von der National University in Singapur zeig-
ten. Sie gingen speziell der Frage nach, ob sich synchrones Verhal-
ten auch auf die Mitglieder einer erweiterten In-Gruppe oder sogar 
einer Out-Gruppe im Sinne einer „generalisierten Prosozialität“ 
auswirken kann. Ihre Probanden führten eine einfache rhythmi-
sche Bewegung entweder im Takt (Synchronie-Bedingung) oder au-
ßerhalb des Taktes (Asynchroniebedingung) miteinander aus. Vor 

6	 Wie eine diesbezügliche Untersuchung der 50 US-Bundesstaaten zeigt, 
sind Mississippi und Alabama die strengsten, Oregon und Kalifornien 
dagegen die lockersten Staaten [31].

und während der rhythmischen Bewegung wurden die Teilnehmer 
durch Priming über eine erweiterte Gruppenidentität informiert. 
Nach der Aufgabe hatte die Hälfte der Teilnehmer die Möglichkeit, 
einem Mitglied der erweiterten In-Gruppe zu helfen; die andere 
Hälfte hatte die Möglichkeit, einem Mitglied der Out-Gruppe zu 
helfen. Die Autoren fanden einen Haupteffekt der Synchronie-Be-
dingung im Hinblick auf Mitglieder beider Gruppen, was sie als 
Anzeichen dafür werten, dass sich die prosozialen Effekte der Syn-
chronie auch auf Nichtgruppenmitglieder erstrecken. Diese Studie 
zeigt damit, dass recht banale Rituale in bestimmten Kontexten zu 
allgemeiner Prosozialität zwischen Gruppen führen können, sogar 
gegenüber Mitgliedern der Out-Gruppe.

Halten wir fest: In den vergangenen Jahrzehnten hat die Erfor-
schung von Ritualen neue Erkenntnisse aus den verschiedensten 
wissenschaftlichen Disziplinen hervorgebracht. Gerade deren Zu-
sammenschau, von der psychologischen bis hin zur kulturellen und 
evolutionären Ebene, ermöglichte die Herausarbeitung von Mecha-
nismen, die auf der Ebene des Individuums wirken, deren Funktio-
nen jedoch weit über den Ressourcenhaushalt des Individuums hin-
ausgehen und auf Gruppen- oder Gesellschaftsebene ihre Wirkun-
gen zeigen [28]. Bei genauerer Betrachtung erweisen sich Rituale 
als äußerst menschliche und soziale Angelegenheit, obgleich sie 
auch bei Tieren und beim einzelnen Menschen vorkommen können. 
Es ist müßig, nach einer allgemeinen Definition von Ritual zu fra-
gen, weil es diese – ganz ähnlich wie für den Begriff „Spiel“ – nicht 
gibt [3]. Beim Menschen weisen sie nicht selten einen Bedeutungs-
überschuss auf – man spricht von religiösen Ritualen – und kön-
nen von heftigen Emotionen begleitet sein. Dies verstärkt ihren 
gemeinschaftsstiftenden Effekt, was ihre Bedeutung für die Ver-
fasstheit des Menschen als Gemeinschaftswesen (Zoon politikon) 
unterstreicht.

Literatur

[1]	 Arnold MH, Komesaroff P, Kerridge I. Understanding the ethical impli-
cations of the rituals of medicine. Intern Med J 2020; 50: 1123–1131

[2]	 Atran S, Axelrod R, Davis R. Sacred Barriers to Conflict Resolution. 
Science 2007; 317: 1039–1040

[3]	 Boyer P, Liénard P. Ingredients of ‘rituals’ and their cognitive underpin-
nings. Phil Trans R Soc B 2020 ; 375: 20190439

[4]	 Fischer R, Callander R, Reddish P, et al. How do rituals affect cooperati-
on? An experimental field study comparing nine ritual types. Hum Nat 
2013; 24: 115–125

[5]	 Gelfand MJ, Raver JL, Nishii L, et al. Differences between tight and 
loose cultures: a 33-nation study. Science 2011; 332: 1100–1104

[6]	 Gelfand MJ, Caluori N, Jackson JC, et al. The cultural evolutionary tra-
de-off of ritualistic synchrony. Philos Trans R Soc Lond B Biol Sci 2020; 
375: 20190432

[7]	 Han BC. The disapperance of rituals. Cambridge, UK: Polity Press, 2020

[8]	 Hobson NM, Gino F, Norton MI, et al. When Novel Rituals Lead to In-
tergroup Bias: Evidence From Economic Games and Neurophysiology. 
Psychol Sci 2017; 28: 733–750

[9]	 Hobson NM, Schroeder J, Risen JL, et al. The Psychology of Rituals: An 
Integrative Review and Process-Based Framework. Pers Soc Psychol 
Rev 2018; 22: 260–284

[10]	 Jackson JC, Jong J, Bilkey D, et al. Synchrony and Physiological Arousal 
Increase Cohesion and Cooperation in Large Naturalistic Groups. Sci 
Rep 2018; 8: 127

D
ie

se
s 

D
ok

um
en

t w
ur

de
 z

um
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
he

ru
nt

er
ge

la
de

n.
 V

er
vi

el
fä

lti
gu

ng
 n

ur
 m

it 
Z

us
tim

m
un

g 
de

s 
V

er
la

ge
s.



Editorial

[11] Karl JA, Fischer R. Rituals, Repetitiveness and Cognitive Load: A Com-
petitive Test of Ritual Benefits for Stress. Hum Nat 2018; 29: 418–441

[12] Legare CH, Nielsen M. Ritual explained: interdisziplinary answers to 
Tinbergen’s four questions. Philos Trans R Soc Lond B Biol Sci 2020; 
375: 20190419

[13] Rappaport RA. Rituals, Sanctity and Cybernetics. American Anthropo-
logist 1971; 73: 59–76

[14] Ratcliffe E, Baxter WL, Martin N. Consumption rituals relating to food 
and drink: A review and research agenda. Appetite 2019; 134: 86–93

[15] Rauchbauer B, Grosbras MH. Developmental trajectory of interper-
sonal motor alignment: Positive social effects and link to social cogniti-
on. Neurosci Biobehav Rev 2020; 118: 411–425

[16] Reddish P, Tong EM, Jong J, et al. Collective synchrony increases 
prosociality towards non-performers and outgroup members. Br J Soc 
Psychol 2016; 55: 722–738

[17] Rodriguez JE, Holmes HL, Alquist JL, et al. Self-controlled responses 
to COVID-19: Self-control and uncertainty predict responses to the 
COVID-19 pandemic. Curr Psychol 2021; 10: 1–15

[18] Rossano MJ. Ritual as resource management. Philos Trans R Soc Lond B 
Biol Sci 2020; 375: 20190429

[19] Routledge. Concise Routledge Encyclopedia of Philosophy. London: 
Routledge, 2020

[20] Singh P, Tewari S, Kesberg R, et al. Time investments in rituals are 
associated with social bonding, affect and subjective health: a longi-
tudinal study of Diwali in two Indian communities. Phil Trans R Soc B 
2020; 375: 20190430

[21] Sosis R, Bressler ER. Cooperation and Commune Longevity: A Test of 
the Costly Signaling Theory of Religion. Cross-Cultural Research 2003; 
37: 211–239

[22] Sosis R. The Adaptive Value of Religious Ritual. American Scientist 
2004; 92: 166–172

[23] Spence C. Analysing stereotypical food consumption behaviours: ‘This 
way up?’ Is there really a ‘right’ way to eat a biscuit? International 
Journal of Food Design 2021; 6: 213–231

[24] Spitzer M. Oxytocin – die dunkle Seite des Kuschelhormons. Nerven-
heilkunde 2012; 31: 653–656

[25] Spitzer M. Musik: Von der Koordination zur Kooperation. Prosoziale 
Effekte von Musizieren, Singen und Tanzen. Nervenheilkunde 2018;
37: 433–438

[26] Spitzer M. Naturwissenschaft und Glaube. Zur Evolution von Religion. 
Nervenheilkunde 2022; 41: 183–191

[27] Tian AD, Schroeder J, Häubl G, et al. Enacting rituals to improve 
self-control. J Pers Soc Psychol 2018; 114: 851–876

[28] Watson-Jones RE, Legare CH. The social functions of group rituals. Curr 
Dir Psychol Sci 2016; 25: 42–46

[29] Welch JS. Ritual in Western Medicine and Its Role in Placebo Healing. 
Journal of Religion and Health 2003; 42: 21–34

[30] Whitehous H, Lanma JA. The Ties That Bind Us: Ritual, Fusion, and 
Identification. Current Anthropology 2014; 55: 674–695

[31] Harrington JR, Gelfand MJ. Tightness-looseness across the 50 united 
states. PNAS 2014; 111: 7990–7995

D
ie

se
s 

D
ok

um
en

t w
ur

de
 z

um
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
he

ru
nt

er
ge

la
de

n.
 V

er
vi

el
fä

lti
gu

ng
 n

ur
 m

it 
Z

us
tim

m
un

g 
de

s 
V

er
la

ge
s.


