Artikel online veréffentlicht: 07.06.2022

@ Schattauer

Rituale: Kultur und Psychologie, Pro und Kontra

Korrespondenzadresse
Prof. Dr. Dr. Manfred Spitzer
Universitat Ulm
Leimgrubenweg 12-14
87054 Ulm, Deutschland

Bibliografie

Nervenheilkunde 2022; 41: 374-380

DOI 10.1055/a-1755-7982

ISSN 0722-1541

© 2022. Thieme. All rights reserved.

Georg Thieme Verlag KG, RidigerstraRe 14,
70469 Stuttgart, Germany

Das Ritual ist eine nach bestimmten Regeln ablaufende, meist for-
melle und oft feierlich-festliche, nahezu immer in Gemeinschaft
erfolgende Handlung mit meist zusdtzlichem Symbolgehalt: Die
Handlung hat eine Bedeutung, d. h. sie steht fiir etwas, das sie
selbst nicht ist. Das Wort leitet sich vom lateinischen ,Ritus® ab,
dasin erster Linie religiése Handlungen (,Zeremonien®, d. h. ,féorm-
liche Akte“) bezeichnet, im (ibertragenen allgemeineren Sinne aber
auch ,Brauch®, ,Sitte“ oder ,Gewohnheit* meinen kann. Immer
geht es um Handeln, dem zudem ein bestimmter (meist nicht un-
mittelbar offensichtlicher) Sinn zugeordnet ist. Weltliche Ritua-
le sind der Gegenstand verschiedener wissenschaftlicher Diszipli-
nen, vor allem der Medizin, Psychologie und Sozialwissenschaften.
Rituale bauen auf psychologischen Mechanismen auf, werden je-
doch kulturell tradiert [12]. Manche Rituale gelten als Kulturgut.

Fiir viele heutige Menschen scheinen Rituale eher einer vergan-
genen Zeit anzugehoren: alte sinnlose Zoépfe, die abgeschnitten
gehoren, weil sie nicht mehrin die aufgeklarte moderne Welt von
Smartphones, Computern und Internet passen. Alles geht immer,
24/7 an 365 Tagen - Rituale scheinen in unserer schnelllebigen,
auf standige Neuigkeiten ausgerichteten Zeit keinen Platz mehr
zu haben [7]. Das zuweilen beklagte Verschwinden von Ritualen
(von Anstand und Hoflichkeit tiber Tischgebete und Gottesdienst-
besuche bis zum Respekt von Autoritdten und Institutionen) wird
von anderen als Fortschritt begriiRt, die in Ritualen eine Einschran-
kung ihrer persénlichen Freiheit sehen wie in anderen Konventio-
nen auch.

»Rituale, die tiberall im menschlichen Leben vorkommen und
in vielen religiésen und kulturellen Traditionen eine zentrale Rolle
spielen, werfen Fragen auf. Eine wichtige Frage betrifft den Wert
solcher Wiederholungen nach festen Regeln - z. B. beim Gebet, im
zwischenmenschlichen Umgang, manchmal sogar beim Essen und
Trinken. Warum sollte man beispielsweise beim Gebet nicht den
direkten Ausdruck religioser Gedanken und Gefihle férdern - so-
zusagen aus dem Herzen heraus und nicht nach einer bestimmten
festen Vorschrift? Manchmal wird suggeriert, und es ist verlockend,
anzunehmen, dass die Reglementierung einer solchen AuRerung
sie einschrankt und letztlich erniedrigt. Es ist schwierig, in einer sol-
chen scheinbar unnétigen Regulierung des Ausdrucks menschlicher
Angelegenheiten einen Wert zu sehen.“, kann man in der Concise

374

Routledge Encyclopedia of Philosophy (S.774) dazu nachlesen.’ Und
weiter heilt es dort: ,,Aus philosophischer Sicht werfen Rituale Fra-
gen auf, denn aus keinem der gdngigen Ansatze in der Ethik lassen
sich der moralische Wert von Ritualen zwanglos ableiten oder gar
deren wesentliche Bedeutung fiir moralisches Handeln einsichtig
machen. Aber in genau diesen Zusammenhdngen werden Rituale
in Gemeinschaften und von Praktikern gesehen.“ Wie es scheint,
passen Rituale weder in die heutige Lebenspraxis noch Idsst sich
ihre Ausiibung theoretisch ,rational rekonstruieren® (wie man dies
heute nennt). Warum also gibt es (noch) Rituale?

Kulturwissenschaften

In Sozial- und Kulturwissenschaften wie der Soziologie, Ethnologie
und Kulturanthropologie werden Rituale beschrieben, und es tiber-
wiegt die Ansicht, dass sie zum Funktionieren menschlicher Ge-
meinschaften beizutragen scheinen. Laufen gemeinschaftliche
Handlungen als Ritual ab, dann sind Anfang, Durchfiihrung und
Ende garantiert, der Ablauf ungestért, und der Zweck der Hand-
lung wird - z. B. die Aufnahme in eine Gemeinschaft, die Bewal-
tigung einer Auseinandersetzung zwischen Mitgliedern einer
Gemeinschaft, gemeinsames Feiern oder Bewdltigen eines Pro-
blems - mit hoher Wahrscheinlichkeit erfillt. BegriiBungs- und
Trennungsrituale erleichtern und vereinfachen Begegnungen, Es-
sens- und Reinigungsrituale erleichtern und vereinfachen das Mit-
einander; Solidaritits- und Ubergangsrituale (also z. B. Geburts-
tags- und Hochzeitsfeste) spielen eine zentrale Rolle fiir die Entste-
hung und Erhaltung zugrunde liegender sozialer Bindungen. Solche
Riten haben eine identitdts- oder sinnstiftende Funktion und die-
nen damit dem Gruppenzusammenhalt oder der Rollenzuweisung
und damit Differenzierung innerhalb der Gruppe; Vergebungsriten

1 "Ritual, present throughout human affairs and central to many religi-
ous and cultural traditions, present perplexities. One important ques-
tion concerns the worth of such repetition and fixety - for example in
prayer, in human interaction, sometimes even in eating and drinking.
To consider prayer, why not encourage the direct expression of religious
thought and affect - from the heart, as it were, rather than in prescri-
bed ways? It is sometimes suggested, and tempting to suppose, that to
regularize such expression is to constrict it, ultimately to demeaniit. It
is difficult to locate value in such apparently unnecessary regulation of
human affairs.”

Spitzer M. Editorial Nervenheilkunde 2022; 41: 374-380 | © 2022. Thieme. All rights reserved.

Dieses Dokument wurde zum persénlichen Gebrauch heruntergeladen. Vervielfaltigung nur mit Zustimmung des Verlages.



(etwa zur Wiederaufnahme eines Mitglieds in die Gemeinschaft
oder zur Verséhnung verfeindeter Gruppenmitglieder) oder Kampf-
riten (von Kampfsport bis zum Duell) haben letztlich den gleichen
Zweck und bieten die Mdglichkeit einer geregelten Austragung von
Auseinandersetzungen (daher gibt es Rituale bei Gericht). Staatsri-
ten (Kronung von Monarchen, Vereidigung von Kanzlern und Prési-
denten, Fahnenzeremonielle der Streitkrédfte) dienen der Darstel-
lung und Legitimation staatlicher Macht.

Der US-amerikanische Anthropologe Roy A. Rappaport (1926-
1997) formulierte schon vor gut 50 Jahren eine Art kybernetisches
Modell der Rituale [13]. Bei einem Stamm auf Neuguinea (die Tsem-
baga) untersuchte Rappaport zundchst eingehend Zyklen gesell-
schaftlicher Verhaltensabldufe, bei denen durch Rituale bestimm-
te StellgroRen (verfiigbare Nahrungsmittel; Einwohnerzahl pro Fl3-
che; kriegerische Auseinandersetzungen mit Nachbarstammen)
nach Art eines Thermostaten reguliert werden. ,,Der rituelle Zyk-
lus wirkt somit als Homoostat im lokalen Subsystem [dem Stamm
von etwa 200 Menschen], indem er Variablen wie die GroRe der
Schweinepopulation, die Arbeit der Frauen, die Lange der Brache-
zeiten und andere Variablen innerhalb lebensfahiger Bereiche halt;
erwirkt als Homdostat im [groRBeren] regionalen Subsystem, indem
er die Haufigkeit von Kriegen requliert und gleichzeitig periodisch
die Expansion 6kologisch kompetenterer Gruppen auf Kosten der
weniger kompetenten zuldsst“2, ohne dass hierdurch die Bevolke-
rungszahlen zu stark dezimiert wiirden [13].

Psychologie

In der Psychologie bezeichnet ein Ritus den stets in derselben Weise
wiederkehrenden Ablauf eines gelernten Tuns. Private Routinen
fur Aufstehen, Essenszeiten, Arbeiten, Mittagsschlaf, Freizeitge-
staltung bis hin zum Einschlafen erleichtern vielen Menschen die
Bewidltigung ihres Alltags. Was ritualisiert ist, geschieht ,automa-
tisch®, d. h. ohne groRen gedanklichen Aufwand: ,Man macht das
halt so.“ Vielféltige und meist ebenso triviale wie unbemerkte Ri-
tuale gibt es beim Essen und Trinken. Sie reichen von der Art wie
wir taglich fiir uns allein Tee oder Kaffee zubereiten bis hin zu Fest-
mahlzeiten im Freundeskreis (Geburtstag) oder Kreis der GroR-
familie (Thanksgiving oder Weihnachten). Solche Verhaltenswei-
sen finden sichin verschiedenen Zeitraumen, Kulturen und Gesell-
schaftsschichten [14]. Wo steht eigentlich, dass man Kekse mit
der Schokoladenseite nach oben isst oder ein Stiick Kuchen von
der Spitze her beginned? Warum fangt niemand an der breiten
Seite an (> Abb. 1)? Der Genuss vieler Speisen scheint mit den sie
begleitenden Ritualen gesteigert zu werden, wofiir es auch eini-
ge empirische Evidenz gibt. Viele essensbezogene Rituale erschei-
nen willktrlich [23].

Nach Hobson und Mitarbeitern [9] haben Rituale eine regulie-
rende Funktion im Hinblick auf Emotionen, Handlungsziele und so-
ziale Bindungsprozesse. Diese 3 Funktionen kdnnen bei einzelnen

2 “Theritual cycle thus operates as a homeostat in the local subsystem
by keeping such variables as the size of the pig population, women’s
labor, lengths of fallow periods, and other variables within viable ran-
ges; it operates as a homeostat in the regional subsystem by regulating
the frequency of warfare, while periodically allowing the expansion of
more ecologically competent groups at the expense of those less com-
petent”.

Spitzer M. Editorial Nervenheilkunde 2022; 41: 374-380 | © 2022. Thieme. All rights reserved.

»Abb. 1 Rituale fallen uns meist gar nicht auf, weil wir sie fir
selbstverstandlich nehmen. Wer sagt eigentlich, dass man ein
Stiick Kuchen von vorne nach hinten isst, und stellt man tiberhaupt
Lvorne“ und ,hinten® fest? Quelle: ©Autor

Ritualen Giberlappen, kdnnen jedoch zumindest auch getrennt in
den Blick genommen werden. Rituale kdnnen als Mechanismen
verstanden werden, die Menschen verwenden, um mit ihren geis-
tigen Ressourcen zu haushalten [18]. Wenn im Laufe der Evolution
des Menschen seine Psychologie eine immer groRere Rolle spiel-
te, seine psychologischen ,Ressourcen” nicht anders als materielle
Ressourcen wie Nahrung oder Energie zu werten sind, dann kénn-
ten Rituale zur Kultivierung und zur Steuerung dieser psychologi-
schen Ressourcen beitragen.

Medizin

In der Medizin kommen Rituale sowohl als Problem als auch als Pro-
blemldsung vor. Zwangshandlungen, die von einfachen Bewegun-
gen bis zu Handlungsabfolgen von hoher Komplexitdt reichen kon-
nen, werden als Zwangsrituale bezeichnet, die im Zusammenhang
mit Zwangsstérungen von den Betroffenen gegen ihren Willen prak-
tiziert werden. Werden diese Rituale vom Patienten nicht befolgt,
entsteht Angst. Mit den Handlungen erlangt der Patient damit ein
gewisses MaR an Kontrolle (iber seine Emotionen, was verstarkend
wirkt. So erklart sich beispielsweise, warum ein Waschzwang so weit
gehen kann, dass die Haut von Handen und Unterarmen dermatolo-
gisch versorgt werden muss. Umgekehrt ist die Medizin voller Rituale
[1]: Die kérperliche Untersuchung erfolgt nach einem bestimmten
Ritual. Und viele Therapien werden nach ganz bestimmten Ritualen
durchgefiihrt - von der Chirurgie bis zur Psychotherapie. Wenn nur
das Ritual wirkt, spricht man von einem Placeboeffekt [29].

Einschlafriten kdnnen gegen Schlaflosigkeit helfen: Gewdhnt
man sich an, vor dem Zubettgehen immer dieselben Handlungen
in derselben Reihenfolge und in derselben Art und Weise zu tun
(fihrt man also einen ,,Gute-Nacht-Ritus“ oder ,Schlafritus* ein),
féllt das Einschlafen leichter — auch ohne Schlaftablette.

Religiose Rituale

In den verschiedensten Religionsgemeinschaften der Welt sind Ri-
tuale fester Bestandteil religioser Handlungen (Gebete, Gesdange,
Gottesdienste und andere kultische Handlungen wie Segnungen
oder die Taufe, das Feiern religioser Feste wie beispielsweise Weih-

375

Dieses Dokument wurde zum personlichen Gebrauch heruntergeladen. Vervielfaltigung nur mit Zustimmung des Verlages.



@ Schattauer

nachten). Religiése Rituale unterscheiden sich von anderen (weltli-
chen) Ritualen durch einen Bedeutungstiberschuss [26]: Das Ritual
steht nicht nur fiir sich selbst (wie Verbeugung fiir Unterwerfung,
Waschen fiir Sauberkeit, Essen und Tanz fiir Gemeinschaft), son-
dern es steht als Symbol fiir religitse Inhalte. Vielfach wurden und
werden religidse Rituale von besonders qualifizierten Mitgliedern
der Religionsgemeinschaft (,Priester”) ausgefiihrt oder zumindest
organisiert und Giberwacht.

Religiose Rituale wirken umso besser, je numinoser, d. h. je un-
verstdndlicher bzw. unbegreiflicher sie sind, und je mehr Ehrfurcht
(Vertrauen/GroRe und Angst/Kleinheit zugleich) sie hervorrufen,
wie man mittlerweile sogar experimentell zeigen konnte: ,Die
Uberzeugungen, die rituellen Handlungen einen Sinn geben, wir-
ken sich in unterschiedlicher Weise auf die Fahigkeit von Ritualen
aus, ein Gemeinschaftsgefiihl zu schaffen. Rituale, die nicht mate-
rielle, nicht falsifizierbare Uberzeugungen unterstiitzen, scheinen
den Gruppenzusammenhalt am effektivsten zu férdern. [...] Dar-
Gber hinaus erzeugen religiése Rituale, die sich an ein Gibernattir-
liches Wesen richten, ein Gefiihl der Numinositdt, das die Ausfiih-
renden weltlicher Rituale nicht erleben. [...] Da sdkulare Rituale
dieses Gefiihl der Numinositét nicht hervorrufen und die Ideologie,
die sdkularen Ritualen Bedeutung verleiht, durch Erfahrung bewer-
tet werden kann [d. h. empirisch falsch sein kann], ist die Fahigkeit
dieser [weltlichen] Rituale, Vertrauen und Zusammenarbeit zu for-
dern, verganglich“3 [21]. Und an anderer Stelle [22] wird ergdnzt:
,Die Fahigkeit religioser Rituale, emotionale Erfahrungen hervor-
zurufen, die mit dauerhaften tibernattirlichen Konzepten und Sym-
bolen in Verbindung gebracht werden kénnen, unterscheidet sie
von [...] weltlichen Ritualen und bildet den Kern ihrer Effizienz bei
der Férderung und Aufrechterhaltung langfristiger Gruppenkoope-
ration und -bindung.“4

Religion hat wahrscheinlich immer dazu gedient, die Einheit
ihrer Anhdnger zu starken. Man ordnet sich freiwillig einer héhe-
ren Macht unter, und wenn alle das tun, dann hat dieser Glaube
ganz offensichtlich Wirkungenin der realen Welt. Leider hat dieser
Gruppenzusammenhalt auch eine ,,dunkle Seite“ [24]. Der groRe-
re interne Zusammenhalt geht mit mehr Vorurteilen gegeniber
anderen Gruppen und wahrscheinlich auch mit groBeren Gewinn-
chancen bei Auseinandersetzungen mit diesen einher. Der adaptive
Vorteil der Religion macht ihre Mitglieder bei Konflikten zwischen

3 “The beliefs that give meaning to ritual action differentially impact ritu-
al’s ability to create a sense of community. Rituals that support nonma-
terial beliefs that cannot be falsified appear to be most effectual at ele-
vating group cohesiveness. The sanctity of religious rituals assists them
in their role as an instrument of human communication. Furthermo-
re, religious rituals directed toward a supernatural being create a sense
of numinosity that is not experienced by performers of secular rituals.
What is important for the argument presented here is that those who
experience this numinous sensation perceive the incident to be unde-
niably true. Because secular rituals do not generate this feeling of nu-
minosity, and the ideology that provides meaning to secular rituals can
be evaluated through experience, the ability of these rituals to promote
trust and cooperation is ephemeral.”

4 “The ability of religious rituals to evoke emotional experiences that can
be associated with enduring supernatural concepts and symbols diffe-
rentiates them from both animal and secular rituals and lies at the heart
of their efficiency in promoting and maintaining long term group co-
operation and commitment.”

376

Gruppen erfolgreicher. Fiir jedes einzelne Mitglied ist die Fahigkeit
der eigenen Gruppen, gegen andere Gruppen erfolgreich zu kon-
kurrieren, ein wesentlicher Uberlebensfaktor.

Der hierzitierte Autor [21] wird in diesem Zusammenhang sehr
personlich und schildert seine Erfahrung als junger Mensch: ,Ich
war 15 Jahre alt, als ich zum ersten Mal die Altstadt von Jerusalem
besuchte, die 2000 Jahre alten Uberreste des Zweiten Tempels, der
so genannten Westmauer. Vielleicht war dies ein Vorgeschmack
auf mein spéteres Leben als Anthropologe, aber bei meinem ers-
ten Blick auf die alten Steine beeindruckten mich die Menschen,
die am FuRe des Bauwerks standen, mehr als die Mauer selbst. Die
Frauen standen der Mauer zugewandt in der offenen Sonne und tru-
gen langdrmelige Hemden, Kopfbedeckungen und schwere R cke,
die Giber den Boden kratzten. Die Mdnner mitihren dichten Barten,
langen schwarzen Ménteln und Pelzmiitzen schienen auch die Som-
merhitze zu vergessen, wahrend sie, sich inbriinstig wiegend, Gott
ein Loblied sangen. Ich wandte mich an einen Freund: ,Warum soll-
te sich jemand bei klarem Verstand fiir den Winter in Neuengland
kleiden, um den ganzen Nachmittag in der Wiistenhitze zu beten?*“

Mit Bezug auf seine viel spater als erwachsener Anthropolo-
ge formulierten Ausfiihrungen zu den Risiken und Nebenwirkun-
gen von religiés motiviertem Zusammenhalt, sagt er dann: ,,Dies
scheint heute so wahr zu sein wie eh und je, und nirgendwo wird
dies deutlicher als in der Region, die ich als 15-jdhriger Junge be-
sucht habe - undin derich mich gerade befinde, wahrend ich diese
Zeilen schreibe. Wahrend ich meine Feldforschung im Zentrum die-
ses Kriegsgebiets durchfiihre, hoffe ich, dass wir durch die Anerken-
nung der Tiefe des religidsen Bediirfnisses in der menschlichen Psy-
che und durch das Verstandnis dieser mdchtigen Anpassung lernen
kénnen, wie wir Kooperation statt Konflikt fordern konnen“> [21].

Die unglinstigen Auswirkungen von Ritualen sind damit keines-
wegs erschopfend behandelt. Aus der Psychologie ist [dngst be-
kannt, dass sie auch zu Starrheit, Konservativismus, sinnlosem Fest-
halten an nicht mehr zeitgeméaRen Gedanken (,Kadavergehorsam*®)
sowie zu verminderter Kreativitat fithren konnen [6]. Insbesonde-
re religiose Rituale konnen Kompromisse behindern [2]. Das muss
jedoch nicht so sein, wie die ndchsten Abschnitte zeigen sollen.

Kinder

Rituale geben insbesondere Kindern Geborgenheit und Sicher-
heit. RegelmaRige Wiederholungen werden als Verldsslichkeit er-
lebt, zeitliche Struktur reduziert Angst, denn die Welt wird dadurch
vorhersagbar. Zudem erleichtert Rhythmisierung viele Tatigkei-
ten. Kinder lernen Rituale (wie alles!) sehr rasch, was u. a. auch
Vorfreude (z. B. auf Feste) erst ermdglicht. Bei der institutionel-
len Betreuung von Kindern, beispielsweise in der Kita, erleichtern
Abschiedsrituale beim morgendlichen Bringen die Trennung von
Mutter oder Vater. Stuhlkreise zu Beginn, mit einem Sinnspruch
oder Lied, geben Raum zum Ankommen, bieten Mdglichkeiten des
strukturierten Austausches und fiir Absprachen beziiglich der Ge-

5  “This seems to be as true today as it ever was, and is nowhere more ap-
parent than the region | visited as a 15-yearold boy—which is where | am
as | write these words. As | conduct my fieldwork in the center of this
war zone, | hope that by appreciating the depth of the religious need in
the human psyche, and by understanding this powerful adaptation, we
can learn how to promote cooperation rather than conflict.”

Spitzer M. Editorial Nervenheilkunde 2022; 41: 374-380 | © 2022. Thieme. All rights reserved.

Dieses Dokument wurde zum persénlichen Gebrauch heruntergeladen. Vervielfaltigung nur mit Zustimmung des Verlages.



@ Schattauer

staltung des Tages. Kinder lernen, dass die Zeit in der Gemein-
schaft etwas Besonderes ist. Aufrdumrituale (z. B. Glockchen oder
bestimmtes Lied) bereiten rechtzeitig auf das Spielende vor und
vermeiden ein abruptes Abbrechen der Spielhandlung. Rituale vor
der Mittagsruhe sorgen fiir Entspannung und Geborgenheit. Ge-
schichten, Lieder oder Entspannungstechniken leiten vom aufre-
genden Spielenin eine ruhige, entspannende Phase (iber. Waschri-
tuale sorgen nicht zuletzt in Zeiten von Corona nicht nur fiir Sauber-
keit, sondern auch fiir Hygiene: Hindewaschlieder helfen Kindern
dabei, 30 Sekunden beim Wasserhahn durchzuhalten. Auch Eltern
und Erzieherinnen schatzen Rituale, weil sie den Kindern sichtbar
guttun. Rituale geben damit nicht nur Kindern Halt, sondern sor-
gen auch fir Eltern und Erzieher fiir einen entspanntes Miteinander.

Uber den Zusammenhang von Koordination und Kooperation
wurde an dieser Stelle vor 4 Jahren eingehend berichtet [25], sodass
ich mich hier kurzfassen kann. Menschen passen ihre Bewegungen
einander automatisch an, was durch Rituale noch geférdert werden
kann. Solch koordiniertes Bewegen bildet die Grundlage fiir hohe-
re soziale Kognition, einschlieRlich Empathie und Perspektiven-
ibernahme und begiinstigt damit soziale Interaktionen. Was in der
Kindheit mit Bewegungsspielen und spielerischen Ritualen beginnt,
die motorische Abstimmung mit anderen verlangen, wandelt sich
in der Ontogenese bis hin zum Erwachsenenalter in vielerlei zwi-
schenmenschliche positive prosoziale Effekte. Interessanterweise
ist das alles fiir die Kindheit recht gut untersucht, nicht jedoch fir
das Jugendalter. Was bei jungen Menschen wahrend der Adoleszenz
eine gesunde psychosoziale Entwicklung fordert, ist relativ wenig
untersucht. Hier besteht also Nachholbedarf [15]. Denn es ist kei-
neswegs so, dass es im Jugendalter keine Rituale gibt. Es scheint
vielmehr so, als tiberlieBen wir diesen Bereich den monetéren In-
teressen einer boomenden Popkultur-Industrie, deren Ziel ganz
offensichtlich nicht in der Férderung von Bildung sowie geistiger
und kérperlicher Gesundheit und emotional-sozialer Reife besteht.

Rituale wirken

Rituale haben je nach ihrem Inhalt, Kontext und zeitlicher An-
wendungscharakteristik (mehrfach taglich bis alle 10 Jahre) un-
terschiedliche Wirkungen. Dass sie Wirkungen haben, ist unbe-
stritten, und dass viele dieser Wirkungen giinstig fiir uns sind, ist
ebenfalls unbestritten. Betrachten wir abschlieBend einige neue-
re Studien hierzu.

Selbstkontrolle. Das Ausfiihren ritualisierter Handlungen kann
das subjektive Gefiihl der Selbstdisziplin verstarken, sodass Ritu-
ale zur Verbesserung der Kontrolle (iber das eigene Verhalten ge-
nutzt werden kénnen. Hierzu fithrten Tian und Mitarbeiter [27]
6 Experimente durch. Ein erstes Feldexperiment zeigte, dass die
Durchfiihrung eines Rituals vor dem Essen (iber einen Zeitraum von
5 Tagen den Teilnehmern half, die Kalorienaufnahme zu reduzie-
ren. Ein zweites Experiment zeigte, dass die Assoziation eines Ritu-
als mit gesundem Essverhalten die Wahrscheinlichkeit erhchte, bei
einer anschlieBenden Entscheidung gesunde Lebensmittel auszu-
wahlen. Dieser positive Einfluss von Ritualen auf die richtige Aus-
wahl gesunder Lebensmittel wurde auch beobachtet, wenn das Ri-
tual vor der Auswahl stattfand, also nichtin das Essen integriert war
und wenn das Ritual nicht als solches bezeichnet wurde, wie wei-
tere Experimente zeigten. SchlieBlich konnte nachgewiesen wer-

378

den, dass der Mechanismus des Effekts tatsachlich tiber vermehrte
Selbstkontrolle bei entsprechenden Zielkonflikten (Schokoladeneis
oder Salat?) vermittelt ist. Liegen keine solchen Zielkonflikte vor
(und braucht es daher auch keine Selbstkontrolle), haben Rituale
auch keinen Effekt. Man konnte mittlerweile sogar experimentell
an 331 Teilnehmern zeigen, dass Rituale zur Selbstkontrolle einen
positiven Effekt auf die Adharenz bei MaBnahmen zur Verhinde-
rung von Ansteckungen mit COVID-19 haben [17].

Rituale kdnnen Angst und Stress reduzieren. 180 Studenten wur-
den zundchst entweder einer Stressbedingung ausgesetzt oder
nicht (Kontrollbedingung) und wurden anschlieRend entweder
kognitiv belastet, konnten ungerichtete Bewegungen ausfiihren,
oder beides tun (Bewegung und kognitive Belastung) oder ein Ritu-
al ausfiihren oder gar nichts tun (Kontrolle). Wie sich zeigte, hatte
das Ritual nicht den erwarteten direkten vermindernden Einfluss
auf Angst und Stress. Es wurde jedoch festgestellt, dass induzierter
Stress die anschlieBenden repetitiven Bewegungen der Teilnehmer
verstdrkte, was wiederum die physiologische Erregung reduzierte.
Der Mechanismus der Angstreduktion durch Rituale besteht nach
diesen Experimenten also eher darin, dass sie repetitives Bewegen
beinhalten und diese das Erregungsniveau senkt [11].

Rituale bewirken tatsachlich die Férderung von Kooperation (und
konnen leider auch die Vorurteile gegeniiber ,den Anderen* ver-
starken), wie mittlerweile sogar experimentell nachgewiesen wer-
den konnte [9]. Hierzu wurden neue Rituale - willkiirliche Hand-
und Korpergesten, die in stereotyper und wiederholter Weise aus-
gefiihrt werden mussten - in 4 Experimenten eingesetzt. Gesunde
Probanden Gibten neue Rituale eine Woche lang zu Hause (Experi-
mente 1, 2 und 4) oder einmal im Labor (Experiment 3) nachdem
sie zuvor in ,In-Gruppen“ und ,,Out-Gruppen® eingeteilt worden
waren. Man wollte auf diese Weise untersuchen, ob das Ausfiihren
von Ritualen tatsdchlich zu mehr Gruppenzusammenhalt (In-Grup-
pe) und mehr Vorurteile (gegentber der Out-Gruppe) fiihrt. Die
Ergebnisse zeigten, dass Rituale tatsdchlich nur bei taglicher Wie-
derholung und wenn sie aufwdndig genug sind, wirken.

Eine weitere Studie untersuchte die Auswirkungen von 9 nattir-
lich vorkommenden Ritualen auf prosoziales Verhalten, gemessen
als Einstellungen (gegeniiber anderen Ritualteilnehmern) und Ent-
scheidungen in einem Spiel um 6ffentliche Giter. Die 9 Rituale un-
terschieden sich im Grad der Synchronizitdt und im Grad des reli-
giosen Bedeutungstiberschusses. Tatsdchlich waren Rituale bei der
Férderung prosozialer Einstellungen umso wirksamer, je synchro-
ner die Kérperbewegungen waren, und starkere religiose Ritua-
le waren mit den groRten Beitrdgen im Spiel um 6ffentliche Giiter
verbunden [4]. Durch Pfadanalyse konnte ein Modell etabliert wer-
den, in dem religioser Bedeutungsiiberschuss die Auswirkungen
synchroner Bewegungen auf prosoziale Verhaltensweisen vermit-
teln. Die Analyse liefert damit einen experimentellen, quantitati-
ven Beleg fiir die seit langem bestehende anthropologische Vermu-
tung, dass Rituale Kérperbewegungen und Religiositat geschickt
kombinieren, um Prosozialitdt zu erzeugen. Der Mechanismus lau-
tet mit den Worten der Autoren: ,Rituelle Synchronizitdt erhoht die
Wahrnehmung des Einsseins mit anderen, was wiederum religitse
Werte unterstiitzt und damit prosoziales Verhalten verstarkt* [4].

Insgesamt 4 naturalistische Feldexperimente mit Videobeob-
achtung in Echtzeit widmeten sich der Frage, wie sich die 2 Fak-
toren der Synchronizitat und Erregung bei menschlichen Ritualen

Spitzer M. Editorial Nervenheilkunde 2022; 41: 374-380 | © 2022. Thieme. All rights reserved.

Dieses Dokument wurde zum persénlichen Gebrauch heruntergeladen. Vervielfaltigung nur mit Zustimmung des Verlages.



auf den sozialen Zusammenhalt und die Zusammenarbeit auswir-
ken. In einem Sportstadion musste eine groRBe Zahl von Fremden
an einer Gruppenmarschaufgabe teilnehmen, bei der Synchroni-
zitdt und physiologische Erregung getrennt manipuliert wurden.
Uber eine im Dach des Stadions versteckte Kamera wurde die an-
schlieBende Bewegung, Gruppenbildung und Kooperation der Teil-
nehmer beobachtet. Die Ergebnisse werden wie folgt zusammen-
gefasst: ,Synchronizitdt und Erregung zeigten beide Haupteffekte
und sagten gréBere Gruppen, eine engere Gruppierung und ko-
operativeres Verhalten in einem Trittbrettfahrer-Dilemma voraus.
Synchronie und Erregung interagierten auch bei der Messung von
Gruppenbildung und Kooperation, sodass Synchronie nur in Ver-
bindung mit physiologischer Erregung zu einer starkeren Grup-
penbildung und einer gréRBeren Kooperation fiihrte“ [10]. Diese
experimentelle Studie beschrieb damit erstmals die kausalen und
interaktiven Auswirkungen von Synchronizitdt und Errequng auf
prosoziales Verhalten.

Eine mehrfache Befragung wdhrend des 5-tdgigen hinduisti-
schen Lichterfests Diwali in Indien an 486 Personen (258 Frauen)
im Durchschnittsalter von etwa 30 Jahren zeigte, dass der Zeitauf-
wand, den eine Person gemeinsam mit anderen Mitgliedern der Fa-
milie flir die Vorbereitung des Fests leistet, sowohl mit dem Aus-
mafR an sozialer Bindung als auch mit positiven Emotionen und sub-
jektiv erlebter Gesundheit in Beziehung steht, wenn es auch einen
abnehmenden Ertragszuwachs (an sozialer Bindung) bei mehr als
8 Stunden Festvorbereitung pro Tag gab: ,Insgesamt [...] legen
die Ergebnisse nahe, dass das Engagement fiir das Ritual einen ab-
nehmenden Grenznutzen aufweist“ [20]. Auch zeigten sich Unter-
schiede beim Vergleich der Effekte in den beiden Stadten (Dehli
und das eherldndliche Prayagra) in denen die Befragung durchge-
fihrt worden war.

Solche Effekte des gesellschaftlichen Kontexts auf die Auswir-
kungen von Ritualen wurden auch von der US-amerikanische Kul-
turpsychologin Michelle Gelfand beschrieben. Sie konnte zunachst
vor gut 10 Jahren empirisch eindrucksvoll belegen, dass sich Gesell-
schaften (aus historischen und/oder umgebungsbedingten Griin-
den) irgendwo auf einem Kontinuum zwischen ,Strenge* (tight-
ness) bzw. ,Lockerheit (looseness) befinden®, also viele streng
durchgesetzte Regeln und wenig Toleranz fiir Abweichungen zei-
gen oder - umgekehrt — wenige streng durchgesetzte Regeln und
groRere Toleranz fiir Abweichungen [5]. Wie weitere Studien er-
gaben, hangt es hiervon entscheidend ab, ob sich Rituale negativ
verfestigen (erstarren) oder positive Horizonte ermdglichen [6].

Wenn die Rahmenbedingungen stimmen und zudem alles wirk-
lich richtig gemacht wird, dann kénnen Rituale sogar prosoziale
Auswirkungen (iber die In-Gruppe hinaus haben, wie Paul Reddish
und Mitarbeiter [16] von der National University in Singapur zeig-
ten. Sie gingen speziell der Frage nach, ob sich synchrones Verhal-
ten auch auf die Mitglieder einer erweiterten In-Gruppe oder sogar
einer Out-Gruppe im Sinne einer ,generalisierten Prosozialitat”
auswirken kann. Ihre Probanden fiihrten eine einfache rhythmi-
sche Bewegung entwederim Takt (Synchronie-Bedingung) oder au-
Rerhalb des Taktes (Asynchroniebedingung) miteinander aus. Vor

6  Wieeine diesbeziigliche Untersuchung der 50 US-Bundesstaaten zeigt,
sind Mississippi und Alabama die strengsten, Oregon und Kalifornien
dagegen die lockersten Staaten [31].

Spitzer M. Editorial Nervenheilkunde 2022; 41: 374-380 | © 2022. Thieme. All rights reserved.

und wahrend der rhythmischen Bewegung wurden die Teilnehmer
durch Priming tiber eine erweiterte Gruppenidentitdt informiert.
Nach der Aufgabe hatte die Hdlfte der Teilnehmer die Mdglichkeit,
einem Mitglied der erweiterten In-Gruppe zu helfen; die andere
Halfte hatte die Moglichkeit, einem Mitglied der Out-Gruppe zu
helfen. Die Autoren fanden einen Haupteffekt der Synchronie-Be-
dingung im Hinblick auf Mitglieder beider Gruppen, was sie als
Anzeichen dafiir werten, dass sich die prosozialen Effekte der Syn-
chronie auch auf Nichtgruppenmitglieder erstrecken. Diese Studie
zeigt damit, dass recht banale Rituale in bestimmten Kontexten zu
allgemeiner Prosozialitat zwischen Gruppen fiihren kénnen, sogar
gegeniiber Mitgliedern der Out-Gruppe.

Halten wir fest: In den vergangenen Jahrzehnten hat die Erfor-
schung von Ritualen neue Erkenntnisse aus den verschiedensten
wissenschaftlichen Disziplinen hervorgebracht. Gerade deren Zu-
sammenschau, von der psychologischen bis hin zur kulturellen und
evolutiondren Ebene, ermdglichte die Herausarbeitung von Mecha-
nismen, die auf der Ebene des Individuums wirken, deren Funktio-
nen jedoch weit (iber den Ressourcenhaushalt des Individuums hin-
ausgehen und auf Gruppen- oder Gesellschaftsebene ihre Wirkun-
gen zeigen [28]. Bei genauerer Betrachtung erweisen sich Rituale
als duBerst menschliche und soziale Angelegenheit, obgleich sie
auch bei Tieren und beim einzelnen Menschen vorkommen kénnen.
Es ist miiRig, nach einer allgemeinen Definition von Ritual zu fra-
gen, weil es diese — ganz dhnlich wie fiir den Begriff ,,Spiel“ - nicht
gibt[3]. Beim Menschen weisen sie nicht selten einen Bedeutungs-
tiberschuss auf - man spricht von religiésen Ritualen - und kon-
nen von heftigen Emotionen begleitet sein. Dies verstarkt ihren
gemeinschaftsstiftenden Effekt, was ihre Bedeutung fiir die Ver-
fasstheit des Menschen als Gemeinschaftswesen (Zoon politikon)
unterstreicht.

Literatur

[1] Arnold MH, Komesaroff P, Kerridge I. Understanding the ethical impli-
cations of the rituals of medicine. Intern Med | 2020; 50: 1123-1131

[2] Atran S, Axelrod R, Davis R. Sacred Barriers to Conflict Resolution.
Science 2007; 317: 1039-1040

[3] Boyer P, Liénard P. Ingredients of ‘rituals’ and their cognitive underpin-
nings. Phil Trans R Soc B 2020 ; 375: 20190439

[4] Fischer R, Callander R, Reddish P, et al. How do rituals affect cooperati-
on? An experimental field study comparing nine ritual types. Hum Nat
2013; 24: 115-125

[5] Gelfand MJ, Raver JL, Nishii L, et al. Differences between tight and
loose cultures: a 33-nation study. Science 2011; 332: 1100-1104

[6] Gelfand MJ, Caluori N, Jackson JC, et al. The cultural evolutionary tra-
de-off of ritualistic synchrony. Philos Trans R Soc Lond B Biol Sci 2020;
375:20190432

[7] Han BC. The disapperance of rituals. Cambridge, UK: Polity Press, 2020

[8] Hobson NM, Gino F, Norton MI, et al. When Novel Rituals Lead to In-
tergroup Bias: Evidence From Economic Games and Neurophysiology.
Psychol Sci 2017; 28: 733-750

[9] Hobson NM, Schroeder ], Risen JL, et al. The Psychology of Rituals: An
Integrative Review and Process-Based Framework. Pers Soc Psychol
Rev 2018; 22: 260-284

[10] Jackson |C, Jong J, Bilkey D, et al. Synchrony and Physiological Arousal
Increase Cohesion and Cooperation in Large Naturalistic Groups. Sci
Rep 2018; 8: 127

379

Dieses Dokument wurde zum persénlichen Gebrauch heruntergeladen. Vervielfaltigung nur mit Zustimmung des Verlages.



@ Schattauer

(1]

[12]

[13]

[14]

[15]

[16]

(17]

(18]

[19]

[20]

Karl JA, Fischer R. Rituals, Repetitiveness and Cognitive Load: A Com-
petitive Test of Ritual Benefits for Stress. Hum Nat 2018; 29: 418-441

Legare CH, Nielsen M. Ritual explained: interdisziplinary answers to
Tinbergen’s four questions. Philos Trans R Soc Lond B Biol Sci 2020;
375:20190419

Rappaport RA. Rituals, Sanctity and Cybernetics. American Anthropo-
logist 1971; 73: 59-76

Ratcliffe E, Baxter WL, Martin N. Consumption rituals relating to food
and drink: A review and research agenda. Appetite 2019; 134: 86-93

Rauchbauer B, Grosbras MH. Developmental trajectory of interper-
sonal motor alignment: Positive social effects and link to social cogniti-
on. Neurosci Biobehav Rev 2020; 118: 411-425

Reddish P, Tong EM, Jong |, et al. Collective synchrony increases
prosociality towards non-performers and outgroup members. Br | Soc
Psychol 2016; 55: 722-738

Rodriguez JE, Holmes HL, Alquist |L, et al. Self-controlled responses
to COVID-19: Self-control and uncertainty predict responses to the
COVID-19 pandemic. Curr Psychol 2021; 10: 1-15

Rossano M]. Ritual as resource management. Philos Trans R Soc Lond B
Biol Sci 2020; 375: 20190429

Routledge. Concise Routledge Encyclopedia of Philosophy. London:
Routledge, 2020

Singh P, Tewari S, Kesberg R, et al. Time investments in rituals are
associated with social bonding, affect and subjective health: a longi-
tudinal study of Diwali in two Indian communities. Phil Trans R Soc B
2020; 375: 20190430

[21]

(22]

[23]

[24]

(25]

[26]

[27]

[28]

[29]

(30]

(31]

Sosis R, Bressler ER. Cooperation and Commune Longevity: A Test of
the Costly Signaling Theory of Religion. Cross-Cultural Research 2003;
37:211-239

Sosis R. The Adaptive Value of Religious Ritual. American Scientist
2004;92: 166-172

Spence C. Analysing stereotypical food consumption behaviours: ‘This
way up?’ Is there really a ‘right” way to eat a biscuit? International
Journal of Food Design 2021; 6: 213-231

Spitzer M. Oxytocin - die dunkle Seite des Kuschelhormons. Nerven-
heilkunde 2012; 31: 653-656

Spitzer M. Musik: Von der Koordination zur Kooperation. Prosoziale
Effekte von Musizieren, Singen und Tanzen. Nervenheilkunde 2018;
37:433-438

Spitzer M. Naturwissenschaft und Glaube. Zur Evolution von Religion.
Nervenheilkunde 2022; 41: 183-191

Tian AD, Schroeder |, Hdubl G, et al. Enacting rituals to improve
self-control. | Pers Soc Psychol 2018; 114: 851-876

Watson-Jones RE, Legare CH. The social functions of group rituals. Curr
Dir Psychol Sci 2016; 25: 42-46

Welch |S. Ritual in Western Medicine and Its Role in Placebo Healing.
Journal of Religion and Health 2003; 42: 21-34

Whitehous H, Lanma JA. The Ties That Bind Us: Ritual, Fusion, and
Identification. Current Anthropology 2014; 55: 674-695

Harrington JR, Gelfand M. Tightness-looseness across the 50 united
states. PNAS 2014; 111: 7990-7995

Dieses Dokument wurde zum persénlichen Gebrauch heruntergeladen. Vervielfaltigung nur mit Zustimmung des Verlages.



